
במשעול_י החסידות 
להבין ולהשכיל בדברי רבותינו תלמידי בעש"ט הקדוש 

ואלה שמות – שבת שמא דקוב"ה
'מה שמו': פרשתנו מתחלת ב'ואלה שמות בני ישראל', בפרוט חוזר של שמות השבטים 
בהגיעם למצרים. גם משרע"ה כאשר הוא מתבקש על ידי הקב"ה להישלח לגאול את ישראל, 
הנה השאלה השנייה שלו אחר התשובה על 'מי אנכי וכי אלך וכו' היא, 'הנה אנכי בא אל בנ"י 
השי"ת  אומר  וארא,  בפרשת  גם  אליהם'.  אומר  מה  שמו  מה  לי  ואמרו  וכו'  אליהם  ואמרתי 
למשה על האבות 'ושמי ה' לא נודעתי להם'. וכבר הרגישו הקדמונים בכל הדורות כי יש דברים 
בגו וכי ענייני הגאולה קשורים ל'שמות', הן בשם ה' הנגלה לאבות הק' ולהם, והן בשמם של 
השבטים בני ישראל. וכל הנושא הוא באמת 'כבוד שמו ית'. ועסקו בזאת הבעש"ט ותלמידיו 
בפרשה זו. וכפי שכתב זאת בשפת אמת שמות תרל"א. שהשמות הם עניינים הנוגעים לעיקר 

הגאולה, וכל הנושא היא גילוי שם כבוד מלכותו ית'.

וא"ל מה שמו מה אומר כו'. וודאי עיקר שאלתו הי' בדבר הנוגע לעיקר הגאולה. כי 
שמו ית' הוא ע"ש גילוי מלכותו. ובעת הגלות נסתר כבוד שמו. והגאולה היא להיות 
זה נודע ונתברר שכבוד שמו משגיח על הכל. ושהגלות רק הסתר וקליפה מבחוץ.

השבטים  שמות  בעניין  גם  מאמרים  כמה  בפרשתן  אלימלך  ובנועם  לנשמה:  שם 
פי ספרי הקבלה שמו של האדם  ושעל  בירידתם במצרים,  גודל מדרגותיהם  המשקפים את 

הוא שם הנשמה ולא שם הגוף. ויש לזה 'חקירה' מציאותית טבעית המוכיחה זאת.

או יאמר על פי דאיתא דהרוחניות והנשמה של אדם נקראים בשם שמות דעיקר 
השם הנקרא לאדם כגון ראובן או שמעון זה השם הוא להנשמה ולא להגוף. והחקירה 
לזאת הוא שאנו רואים אדם שהוא ישן ורוצים להקיצו משינתו אם דוחפים את גופו 
לבלתי יקראו אותו בשמו הוא יותר בקושי להעירו מאם היו קוראים אותו בשמו. 
וזהו מחמת כשאדם ישן אזי נשמתו עולה למעלה ויוצאת מגופו ולכן בקושי להקיצו 

משינתו על ידי דחיפת הגוף מה שאין כן אם קוראים אותו בשמו.

והמשך הדברים בנוע"א הוא שאם כן שהיו בעלי מדרגה ב'שמות' כאלו גבוהים, א"כ מהן 
הרמוזה  הגבוהה  ממדרגתם  לרדת  אחרים  צדיקים  וכן  השבטים  הוצרכו  שמפניהם  הסיבות 
בשמותיהם, והתירוץ הוא 'שיהא לו שייכות וחיבור עם פשוטי עם כדי להעלותם אל הקדושה'. 

וכאשר יעורר את פנימיותו תתעורר גם פנימיותם.

וזהו שמתמה הכתוב ואמר ואלה שמות בני ישראל רוצה לומר הצדיקים הקדושים 
מאחר  פירוש,  מצרימה  הבאים  גדולה.  מדרגה  מכונים שהיא  ישראל  בשם  אשר 
שהם במדרגה גדולה מהיכן בא להם זאת שנופלים לפעמים ממדרגה ובאים אל 
מצרימה, רמז שבאים אל מדרגה קטנה. ואמר הכתוב את יעקב פירוש בשביל יעקב 
דהיינו הפשוטו עם הנקראים בשם יעקב בעבורם ההכרח שיפול ממדרגתו, שיהא 
לו שייכות וחיבור עם פשוטי עם כדי להעלותם אל הקדושה, דאילולי זאת לא היה 
שום שייכות להצדיק עמהם. ואמר הכתוב באיזה סיבה יכול להעלותם אל הקדושה 
דהיינו איש וביתו באו רוצה לומר הצדיק נקרא איש וביתו היינו פנימיותו דהיינו 
על ידי שהוא מעורר הפנימיות שלו נתעורר גם כן הפנימיות שלהם ובאים יחד אל 

הקדושה וזהו איש וביתו באו.

ושם עוד כמה דיבורים נפלאים ונשגבים בסוגי הצדיקים ואיכותם בעיסוקם ודאגתם לכלל 
ישראל, מול עניינם בהשתלמותם עצמם יעו"ש. והדברים נפלאים, מהי השייכות והקשר של 
עניין משמעות השמות וסיבות ה'ירידות' של הצדיקים ממדרגותיהם, עניין שהיה יכול להידון 

בלעדי זה.

תפיסת הנשמה בשם: ובאמת בתולדות יעקב יוסף בפרשתן מביא ממש את הדברים 
הללו משם הבעש"ט בתוספת מסקנה נוספת על העניין של השם והנשמה שבספרי הקבלה 
המוזכרים בנוע"א. שתפיסת הנשמה הוא על ידי קריאת השם, כמו שתפיסת הגוף הוא באחיזה 
גשמית בגוף. וגם הוא מוסיף מדברי הבעש"ט כמו בנוע"א, שגם בכלל ישראל יש כמו אצל אדם 
פרטי עניין של נשמה וגוף, והמוני העם הם הגוף, ושלומי אמוני ישראל הם הנשמה, והנשמה 
צריכה להשפיע לגוף. והנה גם בדבריו יש לתמוה מה השייכות של ההשפעה הדרושה מהנשמה 

לגוף עם עניין דרך התפיסה השונה של הנשמה והגוף.

נחזור לעניין ואלה שמות וגו' ושמעתי ממורי כמו שתפיסת הגוף הוא בגשמי שאוחז 
ניער משנתו בקראו  ידי קריאת שמו. גם בישן  תפיסת הנשמה הוא על  כגופו כך 
שמו. וכמו שהוא בפרט אדם א' גוף ונשמה כך בכללות יש גוף ונשמה המוני עם 
הנק' יעקב נק' גוף, ושלומי אמוני ישראל הנק' תואר ישראל, הם הנשמה ובזה נק' 

איש וביתו, להשפיע זה לזה כמו זכר לנקבה.

דווקא  הוא  היהודי  בזמנינו את עצם העניין הפלאי ששם  והנה מלבד מה שקשה להבין 
של נשמתו ולא של עצמו, הנה בבעש"ט עה"ת שמות, ובהגהות מקור חיים שם, מביא מהרבה 
מקומות בספרי התולדות ומשאר תורת הבעש"ט, ששמות השבטים ותכונותיהם מתפרשים 

מתכוונים  הם  שבקליפה  אלא  ומעשים,  מובנים  אותם  עם  כמעט  לטומאה  וגם  לקדושה  גם 
לכבוד עצמם ולא לש"ש. וא"כ איך אפשר לומר ששם היהודי הוא של נשמתו בלבד, והלא גם 

לקליפה יש את אותם שמות ובאותם מובנים ומעשים.

ביאר מורי זלה"ה ראובן שמעון לוי ויהודה, כמו שיש שמות השבטים בקדושה כך 
בן. שמעון, שעושה הטוב כדי שיהיה שמעו  והוא ראובן, ראו שאני  יש בקליפה, 
בכל הארץ. לוי. שיתחבר לאנשי מעשה, ]יהודה[ כדי שיודו וישבחו אותו, ודפח"ח:

ובאהבת שלום בפרשתן מוסיף עוד מילה אחת מסבירה לכל  השם – חיות האדם: 
העניין הזה, והיא שקריאת שם האדם מפעילה ומעוררת את 'חיותו' ומורידתו ממקור שרשה 
האדם',  של  ב'חיותו  עוסקים  אנו  הנה  האדם.   של  חיותו  מקור  היא  והנשמה  הנשמה.  שהיא 

הנמשכת מנשמתו ולא ישירות בנשמתו.

דהנה ידוע שעיקר חיות האדם היא הנשמה הקדושה, החצובה מתחת כסא הכבוד, 
והיא אותיות שמו של האדם. כי השם של האדם שקוראים לו אביו ואמו, היא השם 
של הנשמה, כדאיתא בכתבי האר"י ז"ל. ועל כן כשהאדם ישן, אזי בנקל להקיצו 
כי על  יותר מכשדוחפים אותו, כדאיתא בספרים הקדושים,  ידי קריאת שמו,  על 
ידי קריאת שמו, שהיא השם של הנשמה ממש, שהיא חיותו, אזי מעוררים חיותו 
וכן בכל דבר,  שמורידים את החיות אל האדם.  ממקום שרשו בהשתלשלות, עד 

החיות שלו היא שמו.

ובזה הוא מוסיף שם מכתבי האר"י, שאכן יש לאדם שני שמות, שמות במובן של 'חיות', 
האחד מצד הקדושה ומנשמתו כפי 'שמו הקדוש' שנתנו לו אביו ואמו, והאחד מה שהוא ח"ו 
מסגל לעצמו מהסטרא אחרא. אלא שצ"ל אם כן מהיכן נמשך עליו 'שם' של הסטרא אחרא, 

ואיזה שם ונשמה יש לסט"א שיימשך ממנה חיות.

כי יש ב' שמות לאדם, הא' הוא מה שקוראים לו אביו ואמו, והיא שם הקדוש של 
הנשמה הקדושה כנ"ל, והב' הוא מסטרא אחרא רח"ל, כדאיתא בכתבי האר"י ז"ל. 
וכשאדם פוגם ח"ו, אזי נפגמים אותיות שמו הקדוש, והוא נכרת משורש הנשמה 
שלו, שורש החיים, וממשיך על עצמו שם הסטרא אחרא, סטרא דמותא רח"ל. ועל 
עיקר  שהיא  הקדוש,  בשמו  דבוק  כשהוא  אבל  מתים.  קרויין  בחייהם  רשעים  כן 

שורש נשמתו הקדושה, אזי דבוק בשורש החיים ונמשך עליו חיות הקדושה.

'שבת שמה': ועיקר העניין באהב"ש שם בכל עניין השמות ותכונתם הוא, שגם קריאת 
מעשינו  בכל  אומרים  שאנו  ידי  על  השבת',  קדושת  'אור  את  בקרבינו  מעוררת  'שבת'  השם 
ועבודותינו 'לכבוד ש"ק'. ושזה מה שהודיע הקב"ה למשה על מתנת השבת, לא רק על עצם 
יום המנוחה והקדושה, אלא ההודעה הייתה ש'שבת שמה', ועל ידי קריאת שמה של השבת 

אפשר לעוררה.

וזהו שאמר הקב"ה למשה מתנה טובה יש לי בבית גנזי, ושבת שמה, ואני מבקש 
ליתנה לישראל, לך והודיעם. דלכאורה לאיזה צורך הודיענו ששמה שבת. אך הוא 
הדבר אשר דיברנו, כי שבת היא צרורא דלעילא דביה חיי כולא, וצריכים אנו בני 
ידי  על  ולעורר אור קדושת שבת קודש בקרבינו,  ישראל להמשיך בהשתלשלות 

קריאת השם שבת, והיינו שכל העבודות שאנו עושים, אנו אומרים 'לכבוד שבת'.

ובפרשת וירא, אחרי שמביא את הדברים שחיותו של האדם היא הנשמה וחיותו נמשכת 
על ידי קריאת שמו, הנה בשבת עצמה גם כך, והוא מביא את ה'עבודה' הנשגבה שגם בתוך 
השבת 'טוב להזכיר בכל פעם השם שבת', ומפני ש'שבת היא שמא דקוב"ה', ולכן כדי לעורר 

בקרבו את חיות השבת, יש להזכיר את שמה גם בתוך השבת.

דהנה ידוע שעיקר חיותו של האדם היא הנשמה הקדושה, והיא שמו של האדם, 
ועל כן כשקוראים לאדם ישן בשמו יכולים מהר להקיצו, כי כשקוראים אותו בשמו 
שמורידים  עד  בהשתלשלות,  שרשו  ממקום  חיותו  מעוררים  אז  הנשמה  שהיא 
את החיות אל האדם . ועל כן טוב להזכיר בשבת קודש בכל פעם השם שבת, כי 
שבת היא צרורא דלעילא דבי חיי כולא, ועל ידי קריאת השם שבת על ידי זה אנו 

מעוררים חיות השבת, שהיא שמא דקוב"ה, שהוא ושמו חד.

ו'זעקת השם שבת' אפשר לעורר את  ידי קריאה  זה על  בוירא, שמפני  והוא מפליג שם 
חיותה ובכך לרפא חולים.

היא  וזו  דייקא.  שמה  ושבת  גנזי  בבית  לי  יש  טובה  מתנה  ז"ל  אמרם  כוונת  וזהו 
גם כן כוונת אמרם ז"ל הנכנס לבקר את החולה בשבת אומר שבת היא מלזעוק 
חיות השבת,  מתעוררת  זעקת השם שבת  ידי  שעל  פירוש  לבוא,  קרובה  ורפואה 

ומשם נמשכת רפואה מאילנא דחיי וד"ל.

גיליון צז | שמות פ"ו



והעבודה הנשגבת הזו של 'קריאת השם  'לקרות השם שבת באמת לאמיתו': 
אלא  וכו',  וחיזוק  התעוררות  או  למצווה  הזמנה  של  טובה  והנהגה  'עניין'  איזה  אינו  שבת', 
את  שמכיר  למי  רק  השייכת  לאמיתו',  ב'אמת  הקריאה  שתהיה  המצריכה  גדולה  עבודה 
שפלותו ודלותו וגם זאת 'באמת לאמיתו', ולהיות בעצמו בבחי' דל שאין לו מצד עצמו כלום. 
רק אז הוא יכול לעסוק ב'קריאת השם שבת' ולעורר את חיותה. כמש"כ באהבת שלום כי 

תשא.

ולהמשיך קדושת שבת  אינו באפשרי לקרות השם שבת באמת לאמיתו  כן  ועל 
קודש על ידי קריאת שמה, אלא מי שמכיר שפלותו באמת לאמיתו, ונדמה בעיניו 
ב"ה,  השי"ת  לו  שמשפיע  מה  רק  עצמו,  מצד  כלום  לו  שאין  דל,  בחינת  שהוא 
כמדריגת השבת עצמה, שהיא בחינת דל כנ"ל. ואף שאנו שומעים לפעמים שיש 
אינו  זהו  בפיהם,  ושגור  לשונם  על  ורגיל  שבת  השם  תמיד  שקוראים  אדם  בני 

באמת לאמיתו רק מן השפה ולחוץ ודו"ק.

וכל לב מבין יפלא מאוד מהו עניין השמות כה גדול לגאולה ולשבת, ומהי עבודת קריאת 
בשם  וקוראים להקב"ה  נקרא  והיכן  דקוב"ה',  'שמא  השבת  ומדוע תהיה  ואיך  שבת,  השם 

שבת.

'פקודתו ופעולתו': ולהבנת עניין ה'שמות' ומשמעותם אנו מוכרחים להגיע לדברי 
המבאר הגדול לדורותינו, בשפת אמת שמות תרל"ד. שהשם של היהודי מרמז על 'פקודתו 
ופעולתו' הנפעלים מ'ההארה המיוחדת' שיש לו מנשמתו. דהיינו השם אינו על הנשמה או 
במעשה  משתקפות  אלו  נשמתיות  שהארות  כפי  הוא  השם  אלא  המיוחדות,  הארותיה  על 
'פקודתו ופעולתו' של היהודי, הנובעים מתוך המטרות והשאיפות שלו שהם 'חיותו' ומניעיו, 
קדושה  לנקודה  בעוה"ז  שעוסק  עניינים  כל  'למשוך  לו  גורמות  ושאיפות  מטרות  שאותן  עד 
שיש בו', נקודה קדושה הנובעת מתוך הארות נשמתו. הנה כל 'פקודתו ופעולתו' במטרתו 
מטרות  השתנות  עם  להשתנות  יכול  שמו  ולכן  שמו.  את  ומהוות  מרכיבות  הן  ושאיפתו, 

'פקודתו ופעולתו'.

למה  קשיא  גופא  והיא  כו'.  במספר  ומכניסן  לכוכבים שמוציאן  ברש"י שנמשלו 
ונק' לו  מוציאן ומכניסן במספר. אך כי כל כוכב מושל על הארה מיוחדת אליו. 
לבנ"י  רמז  והוא  חדש.  שם  לו  ניתוסף  פעולתו  וכשעושה  פקודתו.  ענין  על  שם 
נר  כדכ'  בהחשיכה  הזה  בעולם  מאירין  בנ"י  נשמות  כי  לכוכבים,  ג"כ  שנמשלו 
להאיר בעולם ולמשוך כל  ה' נשמת אדם, ויש לכל א' הארה מיוחדת. וכשזוכה 
ענינים שעוסק בעוה"ז לנקודה הקדושה שיש בו, אז משיג הארה חדשה וניתוסף 

לו שם חדש כנ"ל.

וכל  גשמי,  וחפץ  עניין  בכל  הקיימים  המותגים  שמות  את  בזמנינו  רואים  שאנו  וכמו 
המסחר מתנהל בשמות מותג ברורים ומובחנים של עסקים ומוצרים ואף אנשים 'ממותגים', 
מחצבים  שדות  או  נדל"ן  נכסי  אינם  בימינו  כספי  בשווי  הגדולים  הכלכליים  שהערכים  עד 
כברזל ונפט וכו' כפי שהיה בעבר, אלא העושר הוא בשמות מותג של מוצרים שונים. שהשם 
לייצר בכל  יכול  והוא עיקר שוויו הנכסי, בעוד שאת המוצר עצמו הוא  הוא ששייך לבעליו 
שיהיו  יקפיד  ייוצר,  שהוא  מקום  בכל  הנה  לבעליו,  חשוב  ששמו  מפני  ורק  בעולם.  מקום 
גם  רואים  שאנו  וכמו  מייצר.  שהוא  שרות  או  מוצר  לאותו  בעיניו  הראויות  האיכויות  בו 
אף  חברו  משל  ושונה  אחרת  פנימית  במשמעות  איכותי  ערך  יש  כלכלי  ושם  מותג  שלכל 
אם המדובר ממש באותו סוג של מוצר. וכך יש רכבים שעיקר עניינם בנוחות הנסיעה בהם, 
ויש בשרידותם  ויש במהירותם  הזול,  ויש במחירם  ויש בחסכנותם בדלק,  ויש בבטיחותם, 
לאורך שנים אף באתגרי נסיעה קשים, ויש במראה היוקרתי החיצוני. והנה אף שכל הרכבים 
שם אחד להם ותפקיד כולם הוא להסיע, הרי שלכל אחד מהערכים האלה ברכבים יש שוק 
כמה  מיוצרים  שתחתיו  מיוחד  ושם  מותג  יש  ערך  ולכל  וקונים,  דורשים  של  מיוחד  שונה 
וכמה סוגי רכבים, ושם המותג הוא הנותן בכל הדגמים שהוא מייצר, את אותו הערך שאליו 
הוא מיועד והוא המיוחד אליו. אם מכוניות נסיעה או נשיאה ליחיד או למשפחה, למנהל או 
והתפקיד  האתגר  את  דייקא  ממלאים  ומותג  שם  כל  וכו'.  ולהמונים  גבוהה,  משרה  לבעלי 
דהיינו 'לפקודתו ולפעולתו' שהיא השליחות אליהם נועדו, ומגלים את יכולותיהם המיוחדות 
שבהם  וב'אופנה'  הבגדים  בשמות  גם  הדברים  הם  ואלה  עת.  באותה  מיוחדים  הם  אליהם 
המרמזים על סגנונות רבים ושונים באורחות והליכות החיים. וכך גם בקופות צדקה, מכשירי 
חשמל, ומשקאות היין והאלכוהול ובזמנינו גם המשקאות הקלים. ושמות השבטים היו כמו 
להחזיק בקדושתם אל ה' ולהביא כבוד  'שמות מותג' שפקודתם ופעולתם המיוחדת הייתה 
שמים כל אחד בכוחו וסגולתו המיוחדים מנשמתו, אף בעת הגלות במצרים. כבשפת אמת 

שמות תרנ"ג.

ואלא שמות בנ"י במד' תנחומא יש ששמותיהן נאים ומעשיהם נאים אלו השבטים 
ויעקב.  א"י  אבותי  יגיעו מעשי למעשי  מתי  לומר  חייב אדם  הגידו  כו'... חכמים 
והשמות המה הפנימיות אשר נטעו האבות בזרעם אחריהם ואלה השמות נשארו 
בבנ"י לעולם שנק' ישראל ויש לכל איש ישראל חלק בהם. אבל לתקן המעשים 
בעולם.  ישראל  איש  כל  של  העבודה  הוא  השמות  אחר  נמשכין  כלם  להיות 
כו'  ומצאת  אברהם  שמו  ושמת  וכ'  נאים.  ומעשיהם  נאים  שמותיהם  והשבטים 
בנ"י  היו  אפילו במצרים שלא  לכן  פי' שנמשך מעשיו אחר השם...  נאמן.  לבבו 
מתוקנים כדכ' ואת עירום וערי'. אעפ"כ שדים נכונו ושערך צמח. שהפנימיות הי' 

נטבע בהם רק שעדיין לא תיקנו מעשיהם.

להם  שיש  והעדות,  והקהילות  הישיבות  ושמות  החסידות  חצרות  של  השמות  וכמו 
ושרמזים  מוצאם  בארצות  בתקופתם  שנתנו  והיהדות  הקדושה  בסוג  מיוחדת  משמעות 
מאותה סוג קדושה ויהדות עדיין שייכים בהם גם בימינו. וכמו שהרחיב בשפת אמת שמות 

תרנ"ז.

אכן עוד פי' שמות יקרא שיש לכל א' כמה מיני שמות לפי התחלפות השליחות 
שכל  יקרא  בשם  כ'  ואעפ"כ  השליחות.  לפי  שמו  נשתנה  מלאך  כל  כי  כדאי' 
וצירופים  בחילופים  משתנה  והוא  אחד  בשם  כלולים  הם  השמות  התחלפות 
משונים כפי השליחות. וכמו כן בנ"י שיש לכ"א שם מיוחד שע"ז נברא. ומ"מ יש לו 
כמה מיני שינוים. וכן הי' בשמות השבטים ולכן נמנו כאן באותן השמות על כוונה 
אחרת כדאי' במד' ע"ש גאולתן נק' כאן והוא כמ"ש שאותן השמות בעצמם בשעת 

הגלות נשתנו לשימוש אחר.

העומדים  כל  הנה  גדול,  יותר  הגלות  של  שהקושי  ככל  ואדרבה  והתגלות:  גלות 
ומחזיקים בשם ה', מגלים מנשמתם עוד יותר הארות חדשות עד שהם גם מקבלים 'שמות 
מותג' חדשים ע"ש כל המאורעות. ולכן המילה 'גלות' שורשה ממילת 'התגלות', הבאה מכל 
ה'גלים' ה'מתגלגלים' על האדם, ובאתגר שבהם מגלים בו הארות חדשות מנשמתו ונותנים 

גם לו שמות חדשים. כהמשך דברי השפ"א שם שמות תרנ"ז.

ובאמת הגלות הוא להוציא כח הנשמות אל הפועל כי כל נשמה צריכה להוציא 
כוחה אל הפועל. וע"י הגלות משתנות כחות הנשמה באופנים שונים ולכן שורש 
שם גלות מענין התגלות כמו גל וגלגל שמתהפך האדם ע"י הנסיונות והגלות עד 
שמוציא מכח אל הפועל כל הארת הנפש ונשמה. ובאמת זה מעלה יתירה. וז"ש 
אותן  ונתבררו  נתגדלו  הגלות  ע"י  דוקא  כי  הראשונים  על  מוסיף  שמות  ואלה 
השמות בתוספת מרובה אל השלימות כמ"ש.  ומעין זה נמצא בכל איש ישראל 
הנשמה  באמת  כי  בגוילין.  כאזכרה  בגוף  נשמה  דאיתא  מיוחד  שם  לכ"א  שיש 
היא אותיות מיוחדים לכל נפש ונפש. והוא שמו שעליו נברא. שם גי' ספר. ואותן 
עד  ואופנים  צירופים  מיני  בכמה  להתברר  צריכין  בו  הקב"ה  שחקק  האותיות 

שיוציא מכח אל הפועל כח הנשמה ואותיות המיוחדים אליו.

משאביהם  כל  את  משקיעים  שהם  מפני  מקצועם  שם  על  נקראים  אנשים  הרבה  ולכן 
כל  'למשוך  בחי'  שבמקצועם,  האתגר  את  למלא  וכשרונותיהם  כוחותיהם  כל  את  ומגלים 
שעברו  מדורות  החסידות  בחצרות  ויש  בו'.  שיש  הקדושה  לנקודה  בעוה"ז  שעוסק  ענינים 
או  לרבם,  ובאו  נדדו  מהם  עירם  שם  על  אלא  משפחתם  בשם  לא  נקראים  שהיו  חסידים 
שנסעו לשם בפקודתו להרבות קדושה ותורה, או ע"ש תפקידם ופעלם בחצר החסידות. והיו 
גם רבנים וצדיקים גדולים וישיבות קדושות שנקראו על שם עירם. ולא מחמת השם הנכרי 
של אותה עיר שאין בו כמובן שום קדושה. אלא מפני שכל מעשיהם בתפקידם ומטרתם - 
'פעולתם ופקודתם' הקדושה של אותם צדיקים נתלבשה בתכונה המיוחדת שהייתה צריכה 
ונתקדשו פעולות אלו  עירם המיוחד  נתכנו פעולות אלו בשם  ולכן  זמן,  עיר באותו  באותה 
לדורות בסימנם המיוחד באותו שם העיר. וכמו שמכנים גופני אותיות על שם עיר הדפוס בה 
העבודה  היו נוהגים להדפיס באותו גופן, וכך גם בדוגמאות של כלי כסף וכו', השם הוא על 
שהייתה באותה העיר ולא שם העיר כשלעצמו. וזה ה'שם' המיוחד שהיהודי גם רוכש לעצמו 
ובכל  ועבודתו בקודש, להוציא לפועל בסוג עבודת הקדושה שעושה  חריצות מעשיו  מכוח 
לנקודה  בעוה"ז  שעוסק  עניינים  כל  ולמשוך  בעולם  'להאיר  והרוחניים,  הגשמיים  משאביו 
בעל  מיוחד  בשם  מתמצה  אינו  אם  אף  גם  שמה.  על  נקרא  שהוא  עד  בו',  שיש  הקדושה 
מילה אחת בפי כול. ומובן מאליו שגם לסט"א יש 'שמות מותג' לכל פעולותיה ופקודותיה 
הטמאות, ואדרבא עיקר יכולתה היא בחיצוניות השמות והמותגים, לקרוא לכל פעולותיהם 
בשמות חשובים ויקרים שאין מתחתם כלום, המתחלפים לפי העת והצורך, להטעות בהם 

בנ"א.

'אביו ואמו וכנסת ישראל': והנה בפירוש משמעות שמות האלוקות כגון שם הויה 
ושם אהי-ה אלוקים ואדנ-י הידועים לנו, עסקו בזאת עוד מימות הגאונים וראשוני הראשונים 
בפרשתן באריכות עצומה ובעומק ורום נשגבים, ועניינים אלו הם ראשית מחשבת היהדות 
ג' ט"ו. אמנם בעצם  פ'  וראו את סיכום השיטות הכבירות ברמב"ן בפרשתן  חז"ל.  שאחרי 
'שם' באלוקות, שעליה שאל משרע"ה, הנה כמו  שכתב הרצ"ה מלובלין  הבנת המושג של 
בספרו דובר צדק - אות א. המסביר שם למה קראו חז"ל להקב"ה בשם אב ולישראל בשם 
אם וגם בשם כנסת ישראל. והוא מפני שכידוע אין לשום נברא שום תפיסה והשגה ב'עצם אור 
ה' כפי שהוא, ועל המציאות העילאית של תפיסת האלוקות הזו שייכת רק האמונה בקיומה 
ומציאותה. והוא מה שאנו מעידים בפסוק ראשון שבק"ש, ה' אחד, שפירושו בספה"ק - אחד 
השוכנת  שום דבר אחר מלבדו. אמנם ישנה הנהגה 'תתאה' ומדריגה נמוכה ממנה,  ואין עוד 
בקרב ישראל, שאותה ניתן לתאר וגם להשיג את מציאותה, כמו מציאות של מלך ומלכות, 
שיש להם המון עם ועבדים, שיש להם תורה ומצוות, ציוויים ואיסורים, והם אינם מבינים את 
מבינים את המלכות ומשמעותה. ומציאות ה' מופיעה בעינינו  המלך עצמו ומהותו, אך הם 

בשני תפיסות אלה, הראשונה באמונה והשנייה בהשגה והבנה לפי ערך.

'בריש פרק כיצד מברכין, אביו }זה{ הקב"ה, ואמו }זו{ כנסת ישראל... כי באמת 
עצם אור ה' גדול מאוד ואי אפשר להיות מושג ללב בני אדם כלל, כמו שנאמר 
'הקב"ה'. }שהיא{  זהו תואר }ושם{  ו}על עצם אור ה'{  וחי.  יראני האדם  כי לא 
שהוא נבדל מבני אדם. והיינו אור ה'  הוראת קדושה בכל מקום }וגם{ הבדלה, 
הנבדל מליבות }והשגת{ הישראלי. ולפי שרצה יתברך שמו שישיגו הנבראים גם 
כן מאורו, צמצם יתברך הארתו שתהיה מוגבלת ומצומצמת ולא בתוקף וחוזק כל 
כך, והוא כוח אור שכינתו יתברך בתוך לבבות בני ישראל. )ובקומץ המנחה ח"ב עט 
הוסיף( באופן שהאדם משיג שני מיני אורות והשגות מאור ה'. האחד, מצד הגדלות 

השני  והאור  מאד...  ומרומם  נעלה  והוא  קץ  ואין  סוף  אין  עד  יתברך  השם  של 
המושג לאדם, }הוא{ כי אור ה' איתו תוך חדרי לבבו, כענין שויתי ה' לנגדי תמיד...'

ואשר על כן כפי שכתב בפרי צדיק קדושת שבת אות ז' דלהלן, בפסוק שבפרשתן, זה 
ודור, שם ה' אינו נהגה ככתבו, מפני שהפירוש של כתבו שהוא  זכרי לדור  וזה  שמי לעולם 



מציאות האלקות בתפיסתה העילאית והעליונה שלפיה אין עוד מלבדו כלום, אינה נתפסת 
יותר בפעולותיו  בעינינו בהבנתה, רק במקדש ועל ידי הכה"ג. ואמנם מציאות ה' התחתונה 
כאדון הכול יכולה להיתפס בעינינו, ולכן יכולה להיהגות בקריאתה. וכפי שאנו רואים בימינו 
טהרה  מסע  או  התרמה,  מסע  זה  אם  בין  המתפרסם  עניין  לכל  יש  הנה  הפרסום,  בעולם 
מכלים טכנולוגיים, ובין אם זה מוצר מסוים כמו רכב או מזון לתינוקות, וכך גם סיעה ומפלגה 
כל  יכנוהו  ובו  מתחילתו  זה  מתפרסם  עניין  ומתכנה  קרוי  בו  ו'מותג'  'שם'  איזה  בבחירות, 
הן  יודע מה  אין אדם  בדיוק את פרטיו.  יודעים  והמושפעים ממנו אף שאינם  בו  המדברים 
פרטי ההתרמה והמטרות של קופת החסד פלונית, או מהן התקנות המדויקות של 'טהרתם', 
ומהי  אלמוני,  או  פלוני  בשם  רכב  של  המנוע  בין  ההבדל  ומה  מבפנים  רכב  פועל  כיצד  וכן 
התרכובת המדויקת של ה'מטרנה' לתינוקות, ומהי מצעה ותוכניותיה וכל אנשיה של אותה 
מפלגה. אבל אותו ה'שם' מכיל ומכנס בתוכו את כל הידיעות וההשגות הנצרכות לדעת לאדם 
פשוט בכדי לכלכל את צעדיו באותו העניין, והם שוכנות בתוך אותו השם בדעתו של האדם. 
וכן משמש השם הזה בכדי לפרסם את מעלותיו החזקות של אותו מוצר כדי שיקנו אותו או 
יתרמו לו או יתנהגו לפיו ויבחרו בו, וכך גם את חסרונותיו בכדי להימנע ממנו. נמצא שיש את 
מכונס בשמו  הווה לעצמו בפרטיו המדוייקים, ויש את המוצר כפי שהוא  המוצר כפי שהוא 
ותדמיתו השוכן בדעת ההמונים. וככל שהעניין כפי שהוא במציאותו לעצמו באמת, מקושר 
ומתייחד עם מציאותו בשמו ותדמיתו בעיני ההמונים עד ש'הוא ושמו אחד',  בקשר אמיתי 
השפעתו  הרי  ומועיל,  טוב  דבר  הוא  העניין  אם  הנה  שווא,  ודמיון  זיוף  איזה  רק  השם  ואין 
הטובה עולה מאוד מאוד בקרב הציבור ותורמים לו וקונים אותו ואם הוא מפלגה, הרי בוחרים 
אמת  וכבשפת  הציבור.  מידי  והכוח  השלטון  ואת  המלכות  את  לאנשיה  מקבלת  והיא  בה 

שמות תר"נ.

כי מרע"ה שאל באיזה שם פרטי יהי' הגאולה. והקדוש ב"ה וב"ש השיב כי אין זה 
גאולה פרטיות אבל הוא שורש כל הגאולות וכל התורה ומצות ואין זה בשם פרטי. 
אבל שמו הגדול יתברר עי"ז הגאולה. וז"ש אהי' כביכול שמו יתגדל אחר הגאולה 
וכאילו אין השם שלם עד שיגאלו ממצרים. ואין זה חידוש שהרי אחז"ל על עמלק 
הרשע ימ"ש שנשבע הקב"ה שאין שמו שלם עד שימחה זרעו של עמלק. מכ"ש 

שע"י בנ"י יתגדל וישתלם שמו ית' בעולם. וכן כ' ותעש לך שם כהיום הזה.

'ושמנו קראת בשמך': וכך הם כלל ישראל כמו האנשים הידועים )הפרסומאים( שיש 
להם יכולת וידע אמיתיים בכל אותם מוצרים לאשורם והם יודעים מה מאותם יכולות שייכים 
לציבור להבין את טובם וגדלם, ואותם מעלות ותכונות הם מפרסמים ומוציאים לאור לפי כל 
הכללים, עד כמה אותו מוצר נותן ותורם למי שקונה אותו או שייך ותורם לו או בוחר בו, והם 
מרימים את שם השם ואת ה'מותג' האלוקי להצלחה גדולה. ולכן שמו ית' קשור בשמנו כמו 
פרסומם  ואיכות  תוקף  וכפי  בשמך',  קראת  'ושמנו  הנוראים  הימים  בתפילת  אומרים  שאנו 
ועדותם של ישראל על האלוקות כך היא אכן מתגלה ופועלת בגלוי. כהמשך הדברים בשפ"א 

שמות תר"ן.

וכ' אתם עדי ואני אל. כפי עדות בנ"י בעולם מתגלה אלקותו ית'. כמ"ש הוצאתי 
אתכם מא"מ להיות לכם לאלקים. וזה ממש כמאמר אהי'. ומצינו אחר הגאולה 
ייחד הש"י שמו עלינו כמ"ש אנכי ה' אלקיך. ואין הקב"ה מייחד שמו על הצדיקים 
וזאת  בחייהם כמ"ש הן בקדושיו לא יאמין. אבל בנ"י מייחד השי"ת שמו עלינו. 
עדות כי בכל הדורות נשאר קדושת שמו ית' בכלל ישראל ולא יוכל בשום אופן 

להיות נפסק שאין הקב"ה מייחד שמו רק על מי שאין לו הפסק לעולם.

גילוי מעין עולם הבא: ואם אמנם אשר שם ההויה הוא גדול מאוד וכולל מציאות 
להבינו  האדם  בכוח  אין  אשר  מציאות  אחריה,  וגם  הבריאה  לכל  קודמת  אשר  אלוקות 
בתפיסתו, רק להאמין בה וכנ"ל שעליה מעידים בני ישראל מימי יציאת מצרים. הנה גם הוא 
וכל  ההויה  כל  שמהתחלת  מציאותה  על  אלא  האלוקית,  המציאות  כל  על  המורה  שם  אינו 
הקשור אליה מלפניה ומאחריה.  הנה השם שבת כשמו של הקב"ה, מורה על בחינה הרבה 
בתורה,  שנכתבה  הקב"ה  של  ופעולתו'  'פקודתו  הבנת  מתוך  כביכול  וכוללת,  גבוהה  יותר 
כפי  ולכל הבריאה  ישראל  דרוחא לעמו  נייחא  וארץ', לעשות  שמים  'תכלית מעשה  שהיא 
הכרתה. כמו שאומרים בתפילת 'מגן אבות'; 'המניח לעמו בקדושתו כי בם רצה להניח להם'. 
שעתידה להגיע ליום שכולו שבת לעתיד לבוא. וע"ש פעולתו זאת ותכליתה נקרא הקב"ה 

בעצמו בשם שבת. כבפרי צדיק בכמה מקומות ובקדושת שבת - מאמר ז .

בה  שלימו  דכל  כו',  נשמתא  נש  לבר  ליה  יהבין  בשבתא  כתב  הקדוש  ובזוהר 
הוא,  בריך  דקודשא  שבת, שמא  מהו  אקרי שבת  ובג"כ  דאתי.  דעלמא  כדוגמא 
שמא, דאיהו שלים מכל סטרוי. רצה לומר דהקב"ה נקרא על שם פעולותיו. וכל 
שם יש לו הוראה מיוחדת ושם הויה הוא עיקר, כידוע דעל כן אינו נהגה בעולם 
הזה, כי מורה היה הווה ויהיה גם על מה שקודם בריאת עולם הזה ואחרי ככלות 
כל עולם הזה. אבל מכל מקום גם הוא עדיין אינו מורה שלימות כל האצילות. 
כידוע די' מורה חכמה ה' בינה כו' ומתחיל מחכמה שהוא תחילת ההתגלות יש 
מאין, דשם יש השגת אדם בחכמה שבמוח ובינה שבלב אף שאינו נגלה בדבור 
ובפעל. אבל כתר עליון שהוא נקרא אין כמו שכתוב בזוהר בשלח שכל הנעלם 
מכל רעיון, אינו נכלל באותיות שם זה. ועליו רומז שם אהיה דרצה לומר שיהיה 
לעתיד. דאז יתגלה אור זה הנעלם בעולם הזה. ורק בשבת שהוא מעין עולם הבא 
דההוא שעתא  ודאי  ה'  על  ה'  על  תתענג  נאמר  ב'  דבסעודה  שם  בזוהר  איתא 

אתגליא עתיקא קדישא כו'... והיינו למעלה משם הויה שמתחיל מחכמה כנ"ל.

וכמו שכתב בפרי צדיק לחג הפסח - אות טו, שאותו נייחא דרוחא לקב"ה כבר התחיל 
ביציאת מצרים ולכן נקרא חג הפסח גם כן בשם 'ממחרת השבת'.

והענין הוא דשבת הוא לשון נייחא שבכניסת השבת כתיב וירא אלוקים את כל 
וכמו שאמרו  נייחא בהבריאה,  יתברך  והנה טוב מאד, שמצא השם  אשר עשה 
בשעה  לפני  חן  שהעלית  כשם  תמיד  לפני  חן  מעלת  תהא  הלואי  עולמי  עולמי 
זו, והיינו שצפה שהכל היה כדי שיהיה טוב מאד, וכמו שאמר דלית נהורא אלא 
ההוא דנפיק מגו חשוכא ולית טבא אלא ההוא דנפיק מגו בישא אבל אז היה רק 
שצפה הקדוש ברוך הוא שיהיה אומה ישראלית ויקבלו עול מלכותו בשבת ויניחו 
ימים  וכמו שאמרו  וארץ.  וזה תכלית מעשה שמים  יתברך,  לכבודו  כל עסקיהם 
יוצרו ולו אחד בהם זה יום השבת. אבל עיקר הנייחא היה ביציאת מצרים שכבר 
היה אומה שלימה כנסת ישראל שקבלו עול מלכות. ואז מצא השם יתברך נייחא 

בעולמו, ונקרא שבת בפרשת העומר.

'תכלית מעשה שמים וארץ': וכמו שתיאר זאת תכלית זאת בהרחבה רבה מרא 
דשמעתא בבאר מים חיים בראשית ב'. שכל תכלית מעשה שמים וארץ הייתה למען להיטיב 
במציאות  בהכרה  כבודו  מזיו  ליהנות  שעיקרן  השבתות,  בהנחלת  דרוחא  בנייחא  לבריותיו 
למכור  שהצליחה  בהמצאותיה  מאוד  מצליחה  חברה  אנשי  וכמו  בריותיו.  על  ובטובו  ה' 
יחד  כולם  שמתאחדים  גדול,  בעושר  יתעשרו  עובדיה  שכל  מאוד  גדול  בסכום  עצמה  את 
בקורת רוח עצומה, וכולם ששים ושמחים בחברה וברעיונותיה, בשמה ההופך להיות 'מותג' 
ידידיהם  לכל  אותו  ומראים  ויכולתה,  תכליתה  פי  על  במעשיהם  מוצריה,  כל  על  מפורסם 
השבת  חלקי  שלושת  הם  שאלה  'חיותם'.  היא  וזאת  וכו'  הצלחתם  כל  שממנה  וחבריהם 

כבגיליונות הקודמים.

כי הנה ידוע אשר עיקר כל בריאת העולמות שלמעלה ושלמטה היה בשביל יום 
השבת, כמאמרנו בתפילה אתה קדשת את יום השביעי לשמך תכלית מעשה שמים 
וארץ... אשר זהו תכלית בריאת מעשה שמים וארץ וכל העולמות הכל בשביל יום 
השבת, שבו שבת אל מכל מלאכתו וקבע אותו למנוחה ולשמחה, להופיע ולגלות 
אורו יתברך להשביע ולענג כל בריותיו מזיו מראה שכינתו יתברך, וזה כל חפצו 
להיטיב לבריותיו אשר ברא. ועל כן נקרא השבת סוף מעשה במחשבה תחלה, כי 
נקודת מחשבה הראשונה בעת שעלה ברצונו לברוא העולם לא היה רק לזה כדי 
להיטיב לעולמו, והכל ביום השבת, הן בכל שבתות השנים והן ליום שכולו שבת. 
ותענוג הלזה הוא לא לאדם לבדו, כי גם לשמים ושמי השמים והארץ וכל אשר 
בה מבהמה ועוף ורמש ודג וצמחי האדמה וגוש עפר, גם אליהם יגיע תענוג נועם 
זיוו כפי ערכם והשגתם ליום שכולו שבת כבקשתינו לעתיד לבוא וידע כל פעול 
כי אתה פעולתו ויבין כל יצור כי אתה יצרתו ויאמר כל אשר נשמה באפו ה' אלהי 
ישראל מלך וכו'. וכמו כן בכל שבתות השנים יגיע לכל אחד מעט כח ההשכלה 

להכיר יוצרו כפי השגתו כנודע.

התכליתיות  את  מבין  שהאדם  היא  שבת,  בשם  והקריאה  סטרין':  מכל  'שלים 
הפנימית שבכל מעשיו, שהיא להגיע לנחת רוח של מנוחה וקדושה, מהכרה ודביקות בה', 
והוא מבטא בהם את התכליתיות של הקב"ה  קודש.  ביום השבת  כבר  והן  הן בכל השבוע 
בכל מעשיה בראשית, וזוהי קריאה המכוונת את מעשיו ו'מבטלת' אותם רק לאותה פנימיות 
ותכלית. וכמו בעניין של 'מאני מכבדותא' החסידיים שיש מי שהוא אדם מכובד במשרתו 
רק  גם  הם  וכובעו  של  השטריימל  וממילא  החסידיות  והחיצוניות  הפנימיות  הנהגותיו  ובכל 
מיצרנים בעלי שמות מפורסמים ונראים בהתאם. ויש מי שמבקש רק להיות מכובד ומתחיל 
הנהגותיו  בכל  בזה  ומתקדם  הולך  הוא  הנה  באמת,  לזאת  ומתכון  והכובע,  מהשטריימל 
הולך  ולצדם  בעלמא,  לכבוד  שעשויים  וכובע  בשטריימל  זאת  שעושה  מי  ויש  החסידיות. 
של  מכובדותם  כל  הנה  זקנו  יגלח  או  מודרניים,  ב'מאדעס'  או  מזולזלים  פשוטים  בבגדים 
השם  בקריאת  הוא  וכך  הבגדים  של  ה'שם'  הנה  ואיטלולא.  חוכא  היא  והכובע  השטריימל 
נקרא  וזה  באמת.  להתכבד  המבקש  להאדם  ומשפיע  המכובד  מהאדם  מושפע  הוא  שבת, 
שהשם שבת הוא 'שלים מכל סטרין' מושפע ומשפיע כבאוהב ישראל ואתחנן, יעו"ש באורך. 
והוא בתנאי שהאדם יתבטל למשמעותם ויבין שזה כל תכלית עניינו. וכמו שסיכם כל זאת 

בשפת אמת ליקוטים - פרשת בראשית.

הקב"ה  של  דשמו  והפירוש  הוא  בריך  דקודשא  שמא  שבת  מאי  בזוה"ק  וכתוב 
נקרא שלום... על שם שהקב"ה הוא שלימות הכל והשלמת כל הוא הקב"ה שהיא 
חיות הפנימיות המחי' הכלי ונקרא שמא דקודשא בריך הוא שלום ופירוש שם 
שהשם הוא על שם פנימיות שבו, כי כל קריאת  הוא כמ"ש אא"ז מו"ר זצלה"ה 
שם הוא לרמוז על פנימיות הדבר... שקורא השם, שעל ידי השם יהי' ניכר מהות 
האדם או הדבר ההוא. וכן ענין מלכות שמים שנק' שם כמו שאומרים ברוך שם 
כבוד מלכותו שכל הבריאה הי' להכרת מלכות שמים כי אין להשיגו רק בבחינת 
שם, למשל כמו שקורא ראובן שעל ידי השם יודעין הכל כי הוא ראובן אבל אין 
עצמות ראובן נזכר בקריאת שמו רק שיודע כל השומע כי הקריאה לאותו ראובן 
שיודעין אותו, וכן ניכר על ידי בריאת העולם כבוד מלכותו יתברך. וזה שאמרו 
כי שבת הוא שמא דקוב"ה כי בזה ניכר כבודו בכל הנבראים שהתגלות הפנימיות 
נקרא שבת הוא שמא  זה  שנתגלה בתוך הנבראים כבודו  חיות העולמות  שהוא 
דקוב"ה... ועיקר השלימות צריך להיות שכל נברא יהי' בטל להפנימיות להתגלות 
נקודה הנ"ל, וכמו שכתוב לעתיד כולם ידעו אותי כו' דהיינו שיהי' גילוי הפנימיות 
שידעו הכל שהכל רק כלי לאור הפנימי שהוא חיות השי"ת השוכן בכל דבר כנ"ל, 
ואז יהי' זה העולם ממש שמו של הקב"ה כי כשיתגלה זה נקרא יום שכולו שבת 

וזה ענין שמו אחד שיהי' לעתיד שכלם יעידו על יחודתו.

להערות והארות 052-7659117


